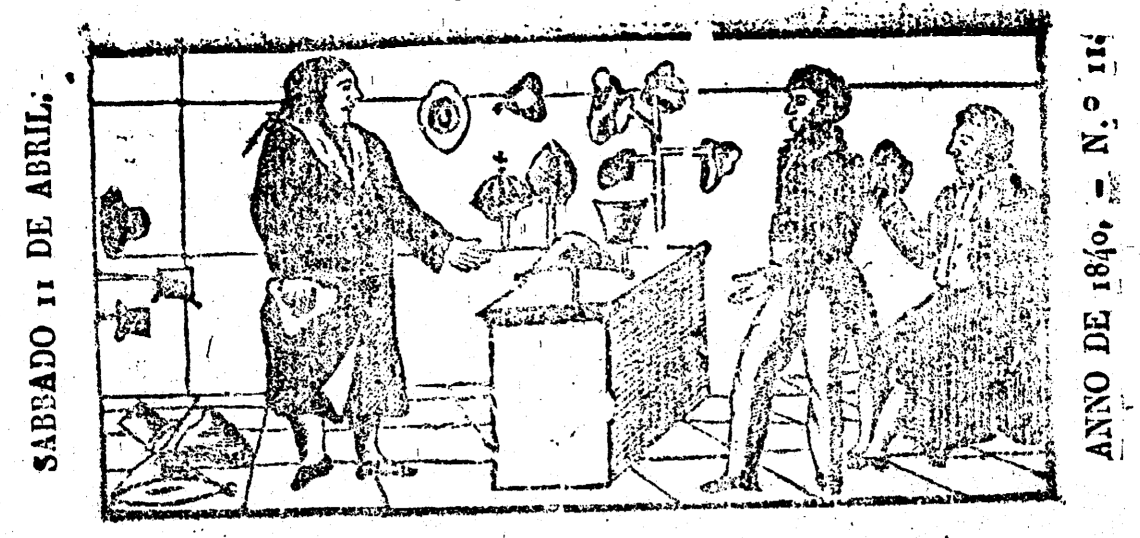
# <u>O</u> <u>CARAPUCEIRO</u>

### 11 DE ABRIL DE 1840



# OGARAPUCEIRO.

## PERIODICO SEMPRE MORAL, E SO'PERACCIDENS POLITICO

Hanc servare modum nostri novere libetti Percere personis, dicere de vitiis. Marcial Liv. 10 Epist. 33. Guardarei nesta folha as regras boas Que he dos vicios fallar, não das pessoas.

# Enthusiasmo, Fanatismo, Superstição.

Estes são os vocabulos, de que mais estranliamente tem abusado os decantados Philosophantes. Se crermos a estes Snrs., o enthusiasmo, o fanatismo, a superstição, tão funestos ao genero humano, são consequencias necessarias do espirito religioso; e assim procurão infamar todo o zelo, todo o sentimento de Religião, qualificando. os por fanatismo, dando o nome de superstição a toda pratica religiosa, e chamando sabedoria tão somente á indisferença, ou ao desprezo de todo, e qualquer Culto. Esta tactica de correr a esponja a todas as Religiões positivas pareceo tanto mais commoda, quanto se imaginou, que com generalidade podia-se dispensar toda a discussão seria, e que vãs declamações suprião o raciocinio, e as provas. Mas as ideias religiosas são objectos tão importantes á felicidade commum, e individual, que muito releva descortinar o erro, e perigo de taes opiniões, alias tão vulgarisadas; e tal he a tarefa, que hoje me proponho. Desmascarando porém a impiedade, que tudo pretende destruir, eu me explicarei francamente sobr'essa falsa Theologia, que quer conservar tudo até os abusos, não mettendo no escuro os grandes serviços, que a verdadeira Philosophia fez á humanidade, e á mesma Religião.

Quem não quizera banir sempre da sociedade o cego enthuziasmo, o fanatismo, e a superstição? Mas atrevome a sustentar, que o enthuziasmo não pode ser hum mal por si mesmo; qua o fanatismo não he huma paixão exclusivamente ligada ás ideias religiosas; que a religiosidade não he superstição, e que esta mesma he menos perigosa, que a incredulidade.

Na verdade o que he o enthusiasmo em geral? Hum transporte secreto d'alma: e sem este accaso poderia o homem romper os abstaculos, arrostar os perigos, vencer a difficuldades, e recurigos, vencer a difficuldades, e recurir nas occasiões decisivas, e com tan-

( 5

to calor os limites do possivel moral, sempre tão estre to para as almas communs, ou ordinarias? So há hum enthusiasmo para o poeta, só não o haveatá para o homem virtuoso, para o hetroe, para o grande homem? A fria rasão só por si nunca produzio grandes cousas. Se as paixões muito he devem; porque ella as dirige, e modera, tambem deve muito ás paixões, que a despertão, e exaltão. Querer sufocar nos povos todo o enthuziasmo seria pretender estabelecer entre elles o imperio da morte.

Há sem duvida hum enthusiasmo vago, que os bons espiritos não podem aplaudir, e vem a ser; aquelle, que tem por principio huma forte persuasão esquentada por hum relo despido de todo o motivo de convicção. O homem accomettido desta enfermidade do 'espirito não raciocina, deixa-se arrastrar, tem sentimentos vivos, e não ideias claras. Muitas vezes hum sonho lhe serve de demonstração: elle nada vê além, nem a cima do objecto, que o preoccupa; não ouve o que se lhe diz, rião he accessivel, senão ao que imagino: elle pode aferrar-se foctemente assim à re dade, como à mentira: a sua cabeça vivamente abalada não deixa acesso nem ao exame, nem á discus ão. Com rasão pois se declama contra taes eniliaziastas; porque elles são incapazes de formar hum plano; o mal muitas vezes se lhes appresenta de baixo da sombra do bem, e quando fazem o bem, raramente o sabim sazer. Do cego enthusiasmo ao fanatismo há só hum passo: todavia há differença entr'estes duas affições. Se se não pode ser verdadeiramente fanatico sem ser enthusiasta, pode-se ser enthusiasta sem ser fanatico. O cego enthusiasmo não he, senão hum delirio; o fanatismo he huma paixão, hum frenezim. O cego enthusiasmo obscurece o juizo; e fanatismo muda o carecter, e deprara a rontade. O enthusiasta he exaltado; o fanatico he violento. O primeiro he accessivel á piedade; o segundo
não o he, se não á colera, e so odio:
hum busca proselytos, o outro não
quer, se não escravos, ou victimas.
Não he impossivel tirar proveito das
illusões do enthusiasta; mas forçoso he,
que todos se armem contra os furores
do fanatico.

A superstição he huma das principaes fontes do cego enthusiasmo, e do fanatismo: he consequencia da ignorancia. e dos prejuizos; mas o que a caracteriza he o achar-se unida a algum desses movimentos secretos, e confusos d'alma, ordinariamente produzidos por demasiada temidez, ou sobeja confiança, e que mais, ou menos vivamente interessão a consciencia, ou o coração em savor dos desvarios da imaginação, ou dos prejuizos do espírito. A superstição por tanto he huma crença cega, erronea, ou excessiva, que quasi unicamente provem do modo, por que somos impressionados, e que por qualquer sentimento de respeito, ou temor reduzimos a regra de proceder, e a principio de costumes.

Mas a superstição, o cego enthusiasmo, e o fanatismo uão são partilha exclusiva das materias religiosas. Sob'este ponto bem podemos oppor os incredulos huns aos outros. O que não tem elles dicto em savor do culto pagão para tornar odicso o Christianismo! Elles appresentácio o primeiro como essencialmente tole ante, e sociavel, inimigo de toda a perseguição, e fanatismo, e o encarário como huma instituição auxiliar das do Estado. Elles chegárão a dizer, que calumnia-mos os antigos povos, quando concideramos os seus deoses, e festas como superstições: grosseiras, em vez de os ter por symbolos das Artes, e por uteis acorocoa-mentos aos trabalhos mais necessarios da sociedade. Aquelles d'entre os sophistas, que não poderão dissimular a exageração, e falsidade d'estes systemas,

Philosophos d'autiguidade se crosso violentados a reconhecer, que o paganismo não era, se não hum montão de
dogmas, de praticas ridiculas, e supersticiosas, fizerão-se atraz, e sustentárão, que pelo menos estas superstições não erão melancolicas, e perigosas, como as das nossas Religiões modernas, e que cultos, cujos apostolos,
e pais erão poetas, tinhão hum caracter de alacridade, que adoçava os
costumes da multidão, era favoravel ao
engenho, e a todas as qualidades amaveis.

Só os cultos idolatras, podem achar accolhida entre os nossos incredulos; só a mesma superstição pode subtralurse aos reproches de superslição, e famatismo, que se assação contra tudo quanto be culto religioso. He verdade, que se citão contra os nossos cultos modernos todas as guerras de Religião, que nos ultimos seculos ensanguentárão a terra: mas a Religião não era antes pretexto, do que motivo de taes guerras? Não era por ventura a Política, que acendia as tochas do fanatismo? Se faltassem ás paixões pretextos religiosus; não se ajudarião ellas d'outros pretextos? Dar-se-há caso, que a Religião seja o unico alimento das contestações, e das guerras? Se em hum seculo he ambicioso o fanatismo, em outro a ambição he, que se torna sanatica. E o amor da Patria, da L'herdade, a adhesão a huma forma de Governo antes do que a outra- não tem sido principios terriveis de divisão, de odio, de comessão, e de desordem entre os diversos povos, e entre os cidaque compõe o mesmo povo? ,, Se eu quizesse referir (diz Montesquieu) todos os males, que tem feito ao mundo os systemas monarchico, democratico, ou aristocratico, dina cousas horrorosas.,,

Qual he de mais d'isso o interesse temporal, que em mãos ainda mũi re:

comendaveis se não possa tornar occasião de mil excessos, de innumeras discordias nacionaes? Qual a opiniso que não possa vir a ser, e já não tenha sido o germen das mais calorosas rivalidades? Se em algum tempo abusous se da Religião sem Philosophia, nos nossos dias tem-se abusado da Philosophia sem Religião. No sentir do celebre Pitt o que foi a guerra da passada Revolução Franceza, se não huma luta das opiniões armadas? E já houve em todo o mundo guerra de Religião, que causaise maiores desastres, que fizesse deriainar mais sangue, que acarrelasse ccimes tão horrorosos? Desenganemonos, que em qualquer materia os homens sempre almejaráo, que prevaleção as suas ideias, e se firme o imperio das suas paixões. Nos dias luctuosos dessa Revolução sempre memoravel acaso o atheo, e o materialista não se assignalarão pelo mais furioso enthusiasmo, e pelo fanatismo mais desentrea. do? E á vista- de sactos tão recentes. e notorios poderá mais nunca a intolerancia philosophica accusar, e maldizer a intolerancia sacerdotal?

Eu quero o hem dos homens, diz o inciedulo: mas os Padres perseguidores tambem o querião, e o algoz de D. Carlos declarava altamente, que se o estrangulava não era, se uão por lhe fezer bem. A superstição (diz se) he o. mais terrivel flagello dos Estados. Pode ser, que sim: mas o que resta provar he, que toda a ideia religiosa seja superstição. O reproche mais comum, que se lança á Religião he o fazer viver por hum Deos incomprehensivel homens, que obrarião melhor em viver para a sociedade, o sujeitar estes homens a ritos, e praticas, que fazem deslembrar as virtudes, o avezar os espiritos á credulidade, e substituir á moral natural, e universal huma moral arbitraria, versatil, e caprichosa, que nunca pode ter hum caracter sufficiente de universalidade, e permanenz

cia. Mas parece-me; que todas estas objeções só se fundão em huma profunda ignorancia das cousas, e mais dos homens.

. A Religião não prega hum Deos aos homens para lies fazer esquecer a sociedade, se não para por esta sob a poderosa garantia do mesmo Deos. Se estabelece ritos, se ordena praticas, se promulga dogmas, e preceitos, he para recordar os deveres, para facilitar a sua observancia, e para ligar a moral a instituições capazes de a proteger efficazmente.

Hum dos erros favoritos dos Philosephantes he crer, que se pode governar homens com abstrações metaphysicas; ou com maximas, tiradas do frio calculo: mas para provar a falsidade desta opinião basta recorrer á experiencia de todos os seculos, a qual mostra, que para nos tornar bons, e virtuosos he mister alguma cousa mais, do que huma Philosophia especulativa. Por annuncião penas, e recompensas? He porque os homens não seguem unicamente a recla rasão: he porque elles são naturalmente propensos a esperar, e a temer; e os Legisladores se convencèrão, que devião aproveitar esta disposição para os conduzir á felicidade geral. E como não será util á sociedade a Religião, que faz tão grandes promessas, e tão terriveis ameaças?

Bastão as leis, e a moral (diz o Philosophismo.) Mas as leis não dirigem mais, que certas acções: a Religia abraça todas. As leis so prendem o braço; a Religião regula o coração. As leis não são relativas, se não aos cidadãos; a Religião assenhorea-se do homem todo. A respeito da moral o que seria ella, se desterrada para a alta região das sciencias, não descesse d'ahi para fazer se sensivel ao povo? A moral sem preceitos deixaria a rasão sem regras: a moral sem dogmas não seria mais, do que huma justica sem tribunaes.

Os philosophantes, que parecem consiar tanto na força das leis, sabem bem qual seja o principio d'esta força? Elle menos reside na bondade das mesmas leis, do que ua sua auctoridade. bondade só por si seria sempre mais, ou menos objecto de controversias. Não há duvida, que huma lei he mais bem accolhida, e duradora, quando he boa; mus o seu principal merito está em ser lei, isto he; ser, não hum raciocinio, mas huma decisão, não huma simples these, mas um facto. Conseguintemente huma moral religiosa, que se resolve em commando formal, tem necessariamente huma força, que nunca poderia ter nenhuma moral paramente philosophica. A multidão fuz mais caso do que se lhe ordena, que do que se lhe prova. Os homens em geral carecem, de mandamentos fixos, e mais precisão de maximas, ou sentenças praticas, do que de demonstrações.

Por isso nunca as leis homanas, nem que existem governos? Porque as leis, a moral natural pederas suprir a Religião. Aquellas já forão mui acertadamente compradas á teia d'aranha, que os grandes despedação, e de que se escapão os pequenos animaes. Por outra parte huma moral unicamente ensinada por philosophos, quasi nunca offereceria, se não questões escolasticas, e por isso pouco idonea para regular o geral dos nomens, que mais hão mister ser governados, que convencidos.

(Continuar-se-á.)

#### VARIEDADE.

#### Anecdota:

Certo jurado do mato, vendo; que o tribunal absolvia a torto, e a direito, dizendo-se sempre, que se não achava materia para accusação, exclamou em hum dos dias de sessão - Acabou-se a materia: e só ficarão os carnegões.

Pern.; na Typ. de M. L. de Faria.